1. Prišel je trenutek za zaključek dolge in zapletene zgodovine duhovnih pojavov v Medžugorju. To je zgodovina, ki so ji sledila bežna mnenja škofov, teologov, komisij in analitikov.

Sklepi, izraženi v tej opombi so umeščeni v kontekst tega, kar določajo veljavna norma za obravnavanje razločevanja domnevnih nadnaravnih pojavov (Dikasterij za nauk vere, 17. maj 2024; v nadaljevanju: norma). Zato je perspektiva te analize bistveno drugačna od tiste, uporabljene v prejšnjih študijah.

Na začetku je pomembno pojasniti, da zaključki te opombe ne pomenijo sodbe o moralnem življenju domnevnih vidcev. Po drugi strani pa je treba spomniti, da ko se delo Duha v dobro Božjega ljudstva prepozna »sredi« duhovne izkušnje od njenega začetka do danes, karizmatični darovi (gratiae gratis datae ) – kar bi lahko bilo povezano s to izkušnjo – da bi lahko delovali ni nujno potrebna moralna popolnost vpletenih oseb.

2. Čeprav v celoti sporočil, povezanih s to duhovno izkušnjo, najdemo veliko pozitivnih elementov, ki pomagajo razumeti evangeljski klic, bi nekatera sporočila – po mnenju nekaterih predstavljala protislovja ali bi bila povezana z željami ali interesi domnevnih vidcev ali druge osebe. Ni mogoče izključiti, da bi se to lahko zgodilo v manjšem številu sporočil in to dejstvo nas spominja na to, kar pravijo norme tega dikasterija: da se takšni pojavi »včasih zdijo povezani z zmedenimi človeškimi izkušnjami, z nenatančnimi izrazi iz teološkega vidika ali z interesi, ki niso povsem legitimni« (Norme, št. 14). To ne izključuje možnosti neke vrste napake »naravnega reda, ki ni nastala zaradi zle namere, ampak zaradi subjektivnega dojemanja pojava« (ibid., čl. 15,2°). Kot primer takšnega nenatančnega mističnega jezika in nazadnje nepravilnega s teološkega vidika je med sporočili povezanimi z Medžugorjem (prim. Raccolta completa dei messaggi della Regina della Pace. »Vi supplico: convertetivi!«, [Camerata Picena, Ancona, 2024]; v nekaterih primerih je bil prevod izboljšan po primerjavi z izvirnim besedilom) lahko omenimo osamljeno besedno zvezo "my Son, one and three, loves you" (2. november 2017). Ni nenavadno, da mistična besedila, ki želijo izraziti navzočnost celotne Trojice v skrivnosti učlovečene Besede, uporabljajo neprimerne besede, kot so te. V tem primeru je treba razumeti, da se ljubezen do enega in troedinega Boga kaže v Sinu, ki je postal človek (prim. Dikasterij za nauk vere, "Trinità Misericordia". Lettera al Vescovo di Como circa l'esperienza spirituale legata al Santuario di Maccio [Villa Guardia], 15. julij 2024). Poleg tega bo bralec imel v mislih, da kadar koli so v tej opombi omenjena »sporočila« Naše Gospe, to vedno pomeni “domnevna sporočila”.

Kralj miru

8. Naziv "Kraljica miru" ustreza tistemu "Kralju miru", ki se pripisuje Jezusu:

»Vabim vas, dragi otroci, da svoje življenje združite z Njim. Jezus je Kralj miru in samo on vam lahko da mir, ki ga iščete. Jaz sem z vami in vas na poseben način izročam Jezusu« (25. 12. 1995). »V rokah imam Jezusa – Kralja miru« (25. 12. 2002). »Z velikim veseljem vam prinašam Kralja miru, da vas blagoslovi s svojim blagoslovom« (25. 12. 2007).

Za razlikovanje dogodkov povezanih z Medžugorjem, upoštevamo predvsem obstoj jasno preverjenih sadov in analizo domnevnih marijanskih sporočil.

Sadovi:

3. Takojšnji učinek pojavov povezanih z Medžugorjem je bilo veliko in naraščajoče število vernikov po vsem svetu in številni ljudje, ki tja romajo iz najrazličnejših krajev.

Pozitivni sadovi se kažejo predvsem v spodbujanju zdravega verskega življenja v skladu z izročilom Cerkve. V kontekstu Medžugorja to velja tako za tiste, ki so bili daleč od vere, kot za tiste, ki so do tedaj vero izvajali površno. Kraj je poseben zaradi velikega števila takšnih sadov: številna spreobrnjenja, pogosto vračanje k zakramentalni praksi (evharistija in zakrament sprave), številni duhovni poklici, redovniško in zakonsko življenje, poglabljanje redovnega življenja, intenzivnejša molitvena praksa, poglobitev verskega življenja, intenzivnejša molitvena praksa. Številne sprave zakoncev in obnova zakonskega in družinskega življenja. Omeniti je treba, da se tovrstna doživetja dogajajo predvsem v okviru romanj v kraje povezane s prvotnimi dogodki ne pa ob srečanjih z »vidci« zaradi domnevnih prikazovanj.

4. Intenzivna vsakodnevna pastoralna oskrba v župniji Međugorje se je povečala zaradi »međugorskega fenomena«. V župniji lahko vsak dan spremljamo molitev različnih delov rožnega venca, sveto mašo (s številnimi obhajanji tudi med navadnimi dnevi v tednu), češčenje Najsvetejšega oltarnega zakramenta, številne spovedi. Zunaj župnijske cerkve sta dve postaji križevega pota, velika katehezna dvorana in kapela za češčenje. Poleg običajnega zakramentalno-duhovnega življenja se v Medžugorju odvijajo različne redne dejavnosti, kot so letni seminarji različnih vrst, Mladifest (Mladifest), duhovne vaje za duhovnike, za zakonce, organizatorje romanj in za voditelje, mirovni centri in molitvene skupine.

Župnija Međugorje je že desetletja pomembna destinacija za romarje. Za razliko od drugih krajev čaščenja povezanih s prikazovanji se zdi, da gredo ljudje v Medžugorje predvsem zato, da obnovijo svojo vero ne pa iz kakršnih koli natančnih in konkretnih razlogov; zabeležena je celo prisotnost skupin pravoslavnih kristjanov in muslimanov.

5. Številni verniki so svojo poklicanost v duhovništvo ali v posvečeno življenje odkrili v kontekstu »medžugorskega fenomena«. Zgodbe teh ljudi so zelo različne vendar se znajdejo v isti duhovni izkušnji, čutijo poklicanost, da na ta način sledijo Jezusu. Nekateri so šli v Medžugorje, da bi spoznali Božjo voljo v svojem življenju, nekateri le iz radovednosti ali pa zaradi nikakršne vere. Nato določeno število ljudi poroča, da so prejeli milost poklica z močno željo, da bi se popolnoma izročili Bogu, ko so bili na hribu domnevnih prikazovanj, drugi pa v adoraciji pred Najsvetejšim.

Mnogim se je življenje spremenilo potem ko so medžugorsko duhovnost sprejeli v vsakdanje življenje (sporočila, molitev, post, adoracija, sveta maša, spoved ...) in so se zaradi tega odločili za duhovniški ali redovniški poklic. Nekateri menijo, da so v Medžugorju dobili dokončno potrditev poklicanosti, ki je zorela nekaj časa. Veliko je tudi primerov odkrivanja posebnih poklicev zunaj Međugorja vendar v okviru skupin, ki jih navdihuje duhovnost in branje knjig, povezanih s to izkušnjo.

Veliko je resničnih spreobrnjenj od Boga in Cerkve oddaljenih oseb, ki so prešle iz življenja, zaznamovanega z grehom v korenite bivanjske spremembe, ki jih vodi evangelij. V okviru Medžugorja poročajo tudi o številnih ozdravljenjih.

Mnogi drugi so odkrili lepoto krščanskega življenja. Medžugorje je za mnoge postalo kraj, ki ga je Bog izbral za prenovo vere: obstajajo torej tisti, ki ta kraj dojemajo kot nov začetek njihove duhovne poti. V drugih primerih je mnogim uspelo premagati svoje duhovne krize zahvaljujoč izkušnji iz Medžugorja. Drugi poročajo o želji, ki se je rodila v kontekstu Medžugorja, da bi se globoko posvetili Božji službi v pokorščini Cerkvi ali da bi bili bolj zaposleni v življenju vere v lastni župniji. Medtem so v mnogih državah po svetu nastale številne skupine marijanske pobožnosti in molitve, ki jih je navdihnila duhovna izkušnja Medžugorja. Pojavile so se tudi dobrodelne pobude povezane z različnimi skupnostmi in društvi, predvsem tistimi, ki skrbijo za sirote, odvisnike od drog, alkoholike, mlade z različnimi težavami in invalide.

Posebej pomembna je navzočnost številnih mladih, mladih parov in odraslih, ki v Medžugorju po Gospej ponovno odkrivajo krščansko vero. Ta izkušnja jih usmerja h Kristusu v Cerkvi. Dokaz močne prisotnosti mladih v Medžugorju so letni Festivali mladih (Mladifest).

Poleg teh konkretnih sadov se kraj dojema kot prostor velikega miru, zbranosti, iskrene in globoke pobožnosti, ki se hitro in enostavno širi.

Na koncu lahko povzamemo, da so sadovi povezani s to duhovno izkušnjo pozitivni in da so se sčasoma ločili od izkušenj domnevnih vidcev. Ne dojemajo se več kot osrednji posredniki »međugorskega fenomena«, sredi katerega Sveti Duh počne marsikaj lepega in pozitivnega.

Osrednje vrste sporočil:

Kraljica miru

6. Čeprav Gospa zase najpogosteje uporablja ime Mati, glede na različne naslove (Mati Cerkve, Mati Božja, Mati pravičnih, Mati svetnikov itd.), je najizvirnejši naziv »Kraljica miru«. « (prim. sporočilo z dne 16. junija 1983). Ta naslov ponuja teocentrično in zelo bogato vizijo miru, po kateri mir ne pomeni le odsotnosti vojne, ampak ima duhovni, družinski in družbeni pomen. Dejansko se omenjeni mir uresničuje predvsem po zaslugi molitve, širi pa se tudi z misijonskim delovanjem. Ena od prevladujočih značilnosti duhovnosti, ki izhaja iz sporočil, je zaupanje v Boga s popolnim zaupanjem v Marijo, ki je orodje miru v svetu. Na to temo je veliko sporočil. Tukaj predstavljamo nekaj izmed njih:

»Dragi otroci, prišla sem k vam in se predstavila kot Kraljica miru, ker me moj Sin pošilja. Želim vam pomagati, dragi otroci. Da vam pomagam do miru« (10. avgust 2012).

»Mir, mir, mir in samo mir! Mir mora vladati med Bogom in človekom, a tudi med ljudmi« (26. 6. 1981).

»Dragi otroci! Brez molitve ni miru. Zato vam pravim, dragi otroci, molite pred križem za mir« (6. 9. 1984).

»Vse vas vabim k odgovorni molitvi za mir. Molite, dragi otroci, dokler mir ne zavlada na svetu in dokler mir ne zavlada v srcih ljudi in v srcih vseh mojih otrok. Bodite moji nosilci miru v tem nemirnem svetu, bodite moje živo znamenje, znamenje miru« (5. 8. 2013).

»Dragi otroci! Danes vabim vse vas, ki ste slišali moje sporočilo miru, da ga z resnostjo in ljubeznijo uresničujete v svojem življenju. Veliko jih je, ki mislijo, da s tem, ko govorijo o sporočilih, naredijo veliko, ne pa da jih živijo. Vabim vas, dragi otroci, k življenju in k spreminjanju vsega, kar je v vas negativnega, k spreminjanju vsega v pozitivno in v življenje« (25. 5. 1991).

»Motite se, ko gledate v prihodnost in mislite samo na vojne, kazni in zlo. Če nenehno mislite na zlo, ste že na poti, da ga srečate. Za kristjana je samo en odnos do prihodnosti: upanje na odrešenje. Vaša naloga je sprejeti božji mir, ga živeti in širiti« (10. 6. 1982).

»Današnji svet živi sredi močnih napetosti in hodi po robu katastrofe. Reši se lahko samo, če najde mir, mir pa ima lahko le, če se vrne k Bogu« (15. 2. 1983).

»Tu sem se predstavila kot Kraljica miru, da bi vam vsem povedala, da je mir nujen za rešitev sveta. Samo v Bogu je pravo veselje, iz katerega prihaja pravi mir. Zato prosim za spreobrnjenje« (16. 6. 1983).

»Nosite mir v svojih srcih. Neguj ga kot rožo, ki potrebuje vodo, nežnost in svetlobo« (25. 2. 2003).

Mir, ki izvira iz ljubezni.

7. Ta mir ni sam sebi namen, niti ne izraža najvišje krščanske vrednote. Je sad žive ljubezni, ki je največja in najlepša čednost. Gre za ljubezen, ki se preda božji ljubezni in se izraža v bratski ljubezni, ki se izogiba prepirom, ne obsoja in odpušča:

»Ljubite drug drugega. Bodite bratje med seboj in se izogibajte vsem prepirom« (25. 12. 1981). »Dragi otroci!

In danes vas želim prositi za odpuščanje. Oprostite, otroci moji! Odpusti drugim, odpusti sebi« (13. 3. 2010).

»Dragi otroci! To je čas zahvale. Danes vas prosim za ljubezen, ne išči napak in napak v drugih in jih ne obsojaj« (4. 5. 2020).

Ta ljubezen, ki nam omogoča prinašati mir v svet vključuje tudi ljubezen do tistih, ki niso katoličani. Res je, ne gre za predlaganje sinkretizma ali trditev, da so "vse vere enake pred Bogom". Vendar so vse osebe ljubljene. To najbolje razumemo v ekumenskem in medverskem kontekstu Bosne in Hercegovine, ki ga je zaznamovala strašna vojna z močnimi verskimi elementi.

»Na zemlji ste razdeljeni, a vsi ste moji otroci. Muslimani, pravoslavni, katoličani, vsi ste enaki pred mojim Sinom in pred menoj. Vsi ste moji otroci. To ne pomeni, da so vse vere enake pred Bogom, ljudje pa so. Vendar ni dovolj pripadati katoliški Cerkvi, da bi bili odrešeni: treba je spoštovati Božjo voljo […]. Komur je malo dano, se bo malo zahtevalo« (20. 5. 1982). »Niste pravi kristjani, če ne spoštujete svojih bratov, ki pripadajo drugim veram« (21. 2. 1983). Ne pozablja pa se na nujnost »za vsako ceno ohraniti katoliško vero zase in za svoje otroke« (19. 2. 1984).

Kralj miru

8. Naziv "Kraljica miru" ustreza tistemu "Kralju miru", ki se pripisuje Jezusu:

»Vabim vas, dragi otroci, da svoje življenje združite z Njim. Jezus je Kralj miru in samo on vam lahko da mir, ki ga iščete. Jaz sem z vami in vas na poseben način izročam Jezusu« (25. 12. 1995). »V rokah imam Jezusa – Kralja miru« (25. 12. 2002). »Z velikim veseljem vam prinašam Kralja miru, da vas blagoslovi s svojim blagoslovom« (25. 12. 2007).

Samo Bog.

9. Sporočila nudijo močno teocentrično vizijo duhovnega življenja in pogosto pozivajo k zanesljivi predaji Bogu, ki je ljubezen:

»Dragi otroci! Danes vas vabim k popolni izročitvi Bogu. Predajte Bogu vse, kar počnete, in vse, kar imate, da bo kraljeval v vašem življenju kot Kralj vsega [...] ne bojte se« (25. julij 1988).

»Dragi otroci! Danes vas vabim, da ta teden živite z besedami: LJUBIM BOGA! Dragi otroci, z ljubeznijo boste dosegli vse, tudi tisto, kar mislite, da je nemogoče« (28. 2. 1985).

»Dragi otroci! Vabim vas k popolni izročitvi Bogu. Naj bo vse, kar imate, v Božjih rokah. Le tako boste imeli veselje v srcu. Otročiči, veselite se vsega, kar imate. Hvala Bogu, ker je vse božji dar tebi. Tako se boš lahko zahvalil za vse v življenju in odkril Boga v vsem, tudi v najmanjši rožici« (25. 4. 1989).

10. V luči vsega navedenega lahko prepoznamo jedro sporočil v katerih se Gospa ne postavlja v središče, ampak kaže, da je popolnoma usmerjena v našo zedinjenost z Bogom:

»Zato sem z vami, da vas učim in približam Božji ljubezni« (25. 5. 1999).

»Vabim vas, da najprej vzljubite Boga, Stvarnika svojega življenja, potem pa boste Boga prepoznali in vzljubili v vsakem« (25. 11. 1992).

»Z vami sem in pred Bogom posredujem za vsakega izmed vas, da bi se vaše srce odprlo Bogu in Božji ljubezni« (25. 3. 2000).

»Vabim vas vse, da rastete v Božji ljubezni kakor roža, ki čuti tople pomladne žarke« (25. 4. 2008).

»Ne omahujte v veri in ne sprašujte zakaj, ker mislite, da ste sami in zapuščeni, ampak odprite svoja srca, molite in trdno verujte in takrat bo vaše srce začutilo Božjo bližino in da vas Bog nikoli ne zapusti in da je ob vas ves čas« (25. december 2019).

11. Zato nas Marija vabi k srečanju z Bogom, ki je vedno navzoč v vsakdanjem življenju:

»Iščeš znamenja in sporočila, a ne vidiš, da te Bog vsako jutro ob sončnem vzhodu kliče, da se spreobrneš in vrneš na pot resnice in odrešenja« (25. 9. 1998). »Pšenična polja naj vam govorijo o božjem usmiljenju do vsakega bitja« (25. 8. 1999). »Bog te želi rešiti in ti preko ljudi, narave in marsičesa pošilja sporočila, ki ti lahko le pomagajo razumeti, da moraš spremeniti smer svojega življenja« (25. 3. 1990).

Kristocentrizem

12. Marijina priprošnja in delovanje sta jasno podrejena Jezusu Kristusu, ki je avtor milosti in odrešenja v vsakem človeku:

»Predvsem otroci, ker vas želim popeljati bližje Jezusovemu Srcu. Otročiči, zato vas danes vabim k molitvi posvetitve Jezusu, mojemu ljubljenemu Sinu, da bo vsako vaše srce njegovo« (25. oktober 1988). »Ne dovolite, da vas blišč sveta zapelje. Odprite se luči Božje ljubezni, ljubezni mojega Sina. Odločite se zanj: On je Ljubezen, On je Resnica« (2. 5. 2016). »Kličem vas, dragi otroci, danes, ker ste se oddaljili od Jezusa, ker ste Jezusa postavili na stranski tir in ga zanemarili. Zato vas vabim, da se odločite zanj in da Jezusa postavite na prvo mesto v svojem življenju« (24. 4. 2017). »Želim vas prenoviti in voditi s svojim Srcem k Srcu Jezusovemu, ki še danes trpi za vas in vas kliče k spreobrnjenju« (25. 10. 1996). »Samo če se približate Jezusu, boste razumeli neizmerno ljubezen, ki jo ima do vsakega izmed vas« (25. februar 1998). »[Še danes] vse vas vabim, naj vaša srca gorijo z najboljgorečo ljubeznijo do Križanega in ne pozabite, da je iz ljubezni do vas dal svoje življenje, da bi bili vi rešeni« (25. 9. 2007) .

13. Marija posreduje, Kristus pa je tisti, ki daje moč. Zato je njeno celotno materinsko delovanje v tem, da nas spodbuja, da gremo Kristusu naproti.

»Kajti On vam bo dal moč in veselje v tem času. S svojo priprošnjo [in molitvijo] sem vam blizu« (25. 11. 1993). »Moje roke vam ponujajo mojega Sina, ki je Vir čiste vode. Oživil bo vašo vero in očistil vaša srca« (2. oktober 2014). »Odprite svoja srca in izročite svoje življenje Jezusu, da bo On deloval po vaših srcih in vas utrdil v veri« (23. 5. 1985).

Marija ponižno govori o svojih besedah ​​v zvezi z Večno Besedo, katere besede življenja nas učinkovito preobražajo: »Dragi otroci! Govorim vam kot Mati: s preprostimi besedami [...]. In moj Sin, ki je iz večne sedanjosti, vam govori z besedami življenja in seje ljubezen v odprta srca« (2. oktober 2017).

Delovanje Svetega Duha

14. Mnoga sporočila pozivajo k priznanju pomena iskanja pomoči pri Svetem Duhu:

»Ljudje delajo napako, ko se za nekaj obrnejo samo na svetnike. Pomembno je moliti, da pride Sveti Duh nadte. Kdor ima njega, ima vse« (21. 10. 1983).

»Začni vsak dan klicati Svetega Duha. Najpomembnejša stvar je molitev k Svetemu Duhu. Ko pride Sveti Duh nadte, tedaj se ti vse spremeni in postane jasno« (25. 11. 1983).

»Pred mašo je treba moliti k Svetemu Duhu. Mašo naj vedno spremljajo molitve k Svetemu Duhu« (26. 11. 1983).

»Ljudje molijo na napačen način. Hodijo v cerkve in svetišča, da bi poiskali materialno milost. Nasprotno, redki iščejo dar Svetega Duha. Najpomembnejše za vas je, da pričakujete, da bo prišel Sveti Duh, kajti če imate dar Svetega Duha, imate vse« (29. 12. 1983).

Poziv k spreobrnjenju

15. V sporočilih je nenehno prisoten poziv k opustitvi posvetnega načina življenja in pretirane navezanosti na zemeljske dobrine. Pogosti pa so pozivi k spreobrnjenju, ki odpira možnost resničnega miru v svetu. Zdi se, da je spreobrnjenje jedro Gospejinega sporočila: »Dragi otroci! Danes vas vabim k spreobrnjenju. To je najpomembnejše sporočilo, ki sem ga dala tukaj« (25. februar 1996).

»Moje srce gori od ljubezni do vas. Edina beseda, ki jo želim povedati svetu je to: spreobrnjenje, spreobrnjenje. Povejte to vsem mojim otrokom. Samo prosim za spreobrnjenje« (25. 4. 1983).

»Dragi otroci! Danes vas želim vse oviti v svoj plašč in vas vse popeljati na pot spreobrnjenja. Dragi otroci, dajte Gospodu vso svojo preteklost, vse zlo, ki se je nabralo v vaših srcih« (25. 2. 1987).

»Ne moreš reči, da si spreobrnjen, kajti tvoje življenje mora postati vsakodnevno spreobrnjenje« (25. 2. 1993).

»Prebudite se iz utrujenega spanca svoje duše in recite Bogu z vso močjo 'Da'. Odločite se za spreobrnjenje in svetost« (25. 3. 2001).

»Govorite otroci, in pokleknite v tišini svojega srca. Postavite Boga v središče svojega bitja« (25. maj 2001).

»Dragi otroci! Tudi danes vas z velikim veseljem v srcu vabim k spreobrnjenju [...]. Bog hoče spreobrniti ves svet in ga povabiti k odrešenju in poti k njemu, ki je začetek in konec vsakega bitja« (25. 6. 2007).

Težko breme zla in greha

16. Obenem je vztrajna spodbuda, naj ne podcenjujemo teže zla in greha ter z veliko resnostjo jemljemo Božji klic v boju proti zlu in proti vplivu Satana. Potem je še eno pogosto povabilo, naj nas ne bo strah pred preizkušnjami. Odvisno od primera je napovedano, da je sedanjost čas milosti in čas preizkušnje. Ta zadnji element se občasno izraža v zelo močnih tonih: povsod je obup, vse propada itd., povezan pa je predvsem s pomanjkanjem vere in oddaljenostjo od Boga velikega dela ljudi. Od tod se rodi klic, da Bogu izročimo vse trpljenje in težave, da bi prinesel sadove milosti in notranje tolažbe:

»Ne jočem samo zato, ker je Jezus umrl. Jokam, ker je Jezus umrl in je dal svojo kri do zadnje kaplje za vse ljudi, toda mnogi moji otroci nočejo imeti od tega nobene koristi« (1. april 1983).

»Obrnite se, dragi otroci, in videli boste, koliko greha je prevzelo to zemljo. Zato molite, da bo Jezus zmagal« (13. september 1984).

»Dragi otroci! Veste, da sem vam obljubila oazo miru, a ne veste, da je poleg oaze puščava, kjer preži satan in hoče skušati vsakega od vas. Dragi otroci, samo z molitvijo lahko premagate vsak satanov vpliv v vašem kraju [kjer živite]. Jaz sem z vami, a vam ne morem vzeti svobode« (7. avgust 1986).

»Kamor koli grem in je moj Sin z menoj, tam vas bo prehitel satan. Dovolili ste, ne da bi se tega zavedali, da prevladuje v vas in vas obvladuje [...]. Ne obupajte, otroci moji! Obrišite z mojega obraza solze, ki sem jih točila, ko sem gledala, kaj počnte. Poglejte okoli sebe! Poiščite čas, da se približate Bogu v Cerkvi. Pridite v hišo svojega Očeta. Najdite čas, da se zberete kot družina in prosite Boga za usmiljenje. [...] Ne ozirate se na reveža, ki vas prosi za skorjico kruha. Ne odrivajte ga stran od polne mize. Pomagajte mu! In Bog vam bo pomagal [...]. Vi, otroci moji, ste vse to pozabili. K temu je prispeval tudi satan. Ne obupajte! [...]. Ne bom vas več grajala; Namesto tega vas želim še enkrat povabiti k molitvi, postu in pokori« (28. 1. 1987).

»Dragi otroci, danes vas na poseben način kličem k molitvi in ​​odrekanju, ker satan sedaj bolj kot kadar koli želi [...] zapeljati čim več ljudi na pot smrti in greha. Zato, dragi otroci, pomagajte mojemu Brezmadežnemu Srcu kraljevati v svetu greha« (25. 9. 1991).

»Ne dovolite, da vas Satan raztrga in počne z vami kar hoče. Vabim vas, da ste odgovorni in odločni ter vsak dan posvetite Bogu« (25. 1. 1998).

»Zdaj hoče satan kot še nikoli prej zadušiti človeka in njegovo dušo s svojim nalezljivim vetrom sovraštva in nemira. V mnogih srcih ni veselja, ker ni Boga ali molitve. Sovraštvo in vojna naraščata iz dneva v dan. Vabim vas, otročiči, da začnete znova z zanosom hojo svetosti in ljubezni, ker sem zato prišla med vas. Bodimo skupaj ljubezen in odpuščanje za vse, ki znajo in hočejo ljubiti samo s človeško ljubeznijo, ne pa z neizmerno božjo ljubeznijo« (25. 1. 2015).

17. Gospa kaže priložnost za konec vojne, vendar to zahteva sodelovanje kristjanov z darom življenja. To pomeni močan poziv k odgovornosti:

»Govorite a ne živite: zato, otroci, ta vojna traja tako dolgo. Vabim vas, da se odprete Bogu in živite z Bogom v srcu [...]. Dragi otroci, ne morem vam pomagati, če ne živite Božjih zapovedi, če ne živite maše, če se ne ogibate greha« (25. 10. 1993). Kljub temu se je štiri mesece pozneje zahvalila in ponovno poudarila vrednost sodelovanja vernikov: »Vsi ste mi pomagali, da se ta vojna čim prej konča« (25. 2. 1994). Pomen udeležbe vernikov se kaže tudi v drugih kontekstih: »Vsi naj s svojim življenjem in zgledom delate za širjenje odrešenja« (25. 5. 1996).

Molitev

18. Molitev temelji na tej poti. V sporočilih je spodbuda k molitvi stalna in vztrajna:

»Še enkrat vas vabim, da se odločite za molitev, saj boste z molitvijo lahko živeli svoje spreobrnjenje. Vsak izmed vas bo v preprostosti postal kot otrok, ki je odprt Očetovi ljubezni« (25. julij 1996).

»[In danes] vas vabim, da si dan zapolnite s kratkimi in gorečimi molitvami. Ko molite, je vaše srce odprto in Bog vas ljubi s posebno ljubeznijo in vam daje posebne milosti. Zato izkoristite to milostno obdobje in ga bolj kot kadar koli prej posvetite Bogu« (25. julij 2005).

19. Skupaj z molitvijo je pogosto poziv k postu, vendar se razlaga kot prostovoljna daritev skupaj z drugimi telesnimi žrtvami: "Če ste v stiski ali stiski, pridite k meni. Če nimaš moči za post ob kruhu in vodi, se lahko drugim stvarem odpoveš. Poleg hrane bi se bilo dobro odpovedati televiziji, saj ste po gledanju televizijskih programov raztreseni in ne morete moliti. Lahko se odrečete tudi alkoholu, cigaretam in drugim užitkom. Veš, kaj moraš narediti« (8. 12. 1981).

Maša kot središče

20. Molitev vernikov doseže svoj višek v evharističnem obhajanju:

»Maša je najvišja oblika molitve. Nikoli ne boste mogli razumeti veličine maše« (13. 1. 1984). »Dragi otroci! In danes vas želim na poseben način povabiti k evharistiji. Naj bo maša središče vašega življenja! Še posebej, dragi otroci, naj bo evharistija v vaših družinah: družina mora hoditi k sveti maši in obhajati Jezusa. Jezus mora biti središče vašega življenja!« (15. 6. 2018). »Sveta maša, otroci, naj ne bo vaša navada, ampak vaše življenje, če vsak dan živite sveto mašo, boste čutili potrebo po svetosti« (25. januar 1998). »Ne pozabite, da je v evharistiji, ki je srce vere, moj Sin vedno z vami. Pride k vam in z vami lomi kruh, ker je, otroci moji zaradi vas umrl, vstal in spet prihaja« (2. maj 2016).

21. Sporočilo, ki sledi, dobro poudarja manjšo vrednost samih prikazovanj v primerjavi z evharistijo, neizmernim duhovnim zakladom:

»Med mašo sem vam bližje kot med prikazovanji. Mnogi romarji bi radi bili prisotni v sobi prikazovanj in se zato gnetejo okoli župnijske pisarne. Ko se bodo gnetli pred tabernakljem kot sedaj pred župnijsko pisarno, bodo razumeli vse, razumeli bodo Jezusovo navzočnost, kajti obhajilo je več kot biti videc« (12. 11. 1986).

Bratstvo

22. Medžugorska duhovnost ni individualistična. Po eni strani se živi zlasti v skupnih dogodkih, kot so romanja in molitvena srečanja; po drugi strani pa je v sporočilih ob molitvi nenehno prisoten poziv k konkretni bratski ljubezni, ki sledi, daje, služi, odpušča in je blizu ubogim.

»To je edina resnica in resnica je, da vas je moj Sin zapustil. Ni vam treba veliko upoštevati. Od tebe se zahteva […], da ljubiš in daješ« (2. januar 2015).

»Vabim vas, otroci, da v tem času vidite, kdo potrebuje vašo duhovno ali materialno pomoč. S svojim zgledom, otročiči, boste iztegnjene Božje roke, ki jih išče človeštvo« (25. 2. 1997).

»Takrat si izberite en dan v tednu in ga posvetite ubogim in bolnim: ne pozabite nanje« (23. januar 1984).

»Dragi otroci! Vabim vas, da ljubite svojega bližnjega, da ljubite tistega, od katerega vam prihaja zlo. Tako boste z ljubeznijo lahko presojali namere src. Molite in ljubite, dragi otroci: z ljubeznijo zmorete kar mislite, da je nemogoče« (7. 11. 1985).

»Dragi otroci! Danes vas vabim k ljubezni, ki je vdana in prijetna. Otročiči, ljubezen sprejme vse, vse, kar je težko in grenko, zaradi Jezusa, ki je ljubezen. Zato, dragi otroci, prosite Boga, naj vam priskoči na pomoč [...]. Bog lahko oblikuje vaše življenje in vi boste rasli v ljubezni. Hvalite Boga, otročiči, s HVALO LJUBEZNI (1 Kor 13), da bo Božja ljubezen iz dneva v dan rasla v polnosti« (25. junij 1988).

»Vi prosite mojega Sina, naj bo usmiljen do vas, in jaz vas kličem k usmiljenju. Prosite ga, naj bo dober do vas in naj vam odpušča, in kako dolgo vas prosim, otroci moji, da odpuščate in ljubite vse ljudi, ki jih srečate« (2. marec 2019).

Tip skupnosti v Medžugorju izhaja tudi iz rednega poudarjanja temeljnega pomena družine v krščanskem življenju: »Dragi otroci! Prosim vas, da začnete spreminjati svoje družinsko življenje. Naj bo družina harmonična roža, ki jo želim podariti Jezusu. Dragi otroci, vsaka družina naj bo zaposlena v molitvi in ​​želim si, da bi nekoč videli sadove v družini. Le tako vas bom vse kot šopek rož dala Jezusu v uresničitev Božjih načrtov« (1. 5. 1986).

23. Ta duhovnost vsekakor vključuje cerkveno razsežnost, to je razsežnost občestva z vso Cerkvijo, s pastirji in še posebej s svetim očetom:

»Dobro opravljajte svoje dolžnosti in delajte, kar od vas zahteva Cerkev« (2. 2. 1983). »Prosim svojega Sina, naj vam po ljubezni podeli občestvo po njem, edinost med vami, edinost med vami in vašimi pastirji. Moj Sin se vam vedno znova daruje po njih in prenavlja vašo dušo. Ne pozabite na to« (2. avgust 2014). »Prosim vas kot svoje otroke: veliko molite za Cerkev in za njene služabnike, svoje pastirje, da bo Cerkev takšna, kakršno hoče moj Sin: bistra kot izvirska voda in polna ljubezni« (2. marec , 2018). »Molite za mojega ljubljenega svetega očeta, molite za njegovo poslanstvo« (17. avgust 2014).

Veselje in hvaležnost

24. Medžugorska duhovnost je vesela, slavnostna in vključuje klic, da živimo veselje hoje za Kristusom in se zahvaljujemo za majhne, ​​lepe stvari v življenju:

»Dragi otroci, vabim vas, da se odprete Bogu. Vidite, otročiči, kakor se narava odpre in daje življenje in sad, tako vas vabim, da živite z Bogom in se mu popolnoma izročite. Otročiči, jaz sem z vami in vas nenehno želim uvajati v veselje življenja. Želim, da bi vsak izmed vas odkril veselje in ljubezen, ki ju najdemo samo v Bogu in ki ju samo Bog more dati« (25. 5. 1989).

»Dragi otroci, danes vas vabim, da se zahvalite Bogu za vse darove, ki ste jih odkrili v svojem življenju, in za najmanjši dar, ki ste ga občutili. Zahvaljujem se z vami in želim, da bi vsi občutili veselje darov in da bi bil Bog vsakemu izmed vas vse« (25. 9. 1989).

»Molite, otročiči, ta molitev naj postane vaše življenje. Tako boste v svojem življenju odkrili mir in veselje, ki ga Bog daje tistim, katerih srca so odprta njegovi ljubezni« (25. avgust 2007).

»Kdor moli, otročiči, čuti svobodo Božjih otrok in z veselim srcem služi sočloveku. Ker Bog je ljubezen in svoboda. Zato, otroci, ko vas hočejo vkleniti in uporabiti, to ni od Boga, kajti Bog je ljubezen in daje svoj mir vsakemu bitju« (25. oktober 2021).

»Poiščite mir v naravi in ​​odkrili boste Boga Stvarnika, ki se mu boste lahko zahvaljevali za vsa bitja« (25. 7. 2001).

"Želim, da bi bil vsak od vas srečen tukaj na zemlji" (25. maj 1987).

»Dragi otroci! Molite in prenavljajte svoje srce, da bo dobro, ki ste ga sejali, obrodilo sad veselja« (25. 2. 2024).

»Potrebujem te združenega z mojim Sinom, ker želim, da si srečen« (2. maj 2015)

Pričevanje vernikov

25. Sporočila vsebujejo tudi nujne pozive k osebnemu pričevanju. Na splošno govorimo o povabilih k pričevanju vere in ljubezni z življenjem. V to lahko povzamemo medžugorsko misijonsko sporočilo. V zvezi s tem Gospa v svojih mesečnih sporočilih župniji pogosto nagovarja vernike in jih imenuje »apostoli moje ljubezni«:

»Dragi otroci, kot mati vas prosim, da vztrajate kakor moji apostoli [...]. Prosim vas za pričevanje ljubezni nebeškega Očeta po mojem Sinu. Otroci moji, dana vam je velika milost, da ste priče Božje ljubezni. Prejete odgovornosti ne jemljite zlahka. Ne žalostite mojega materinskega Srca. Kot Mati želim zaupati v svoje otroke, v svoje apostole« (2. 11. 2012).

»Apostoli moje ljubezni, otroci moji, bodite kot sončni žarki, ki grejejo vse okoli vas s toplino ljubezni mojega Sina. Otroci moji, svet potrebuje apostole ljubezni« (2. oktober 2018).

Posebno lepo sporočilo je, ki poziva k manjšemu pripisovanju spektakularnim znamenjem, temveč k izražanju tega, v kar človek verjame, z lastnim življenjem: »Prosite me za znamenje, da bi verjeli v mojo prisotnost. Prišlo bo znamenje. Tega pa ne potrebujete: sami morate biti znamenje za druge« (8. 2. 1982).

Večno življenje

26. V mnogih sporočilih je močan poziv k prebujanju želje po raju in zato k iskanju končnega smisla obstoja v večnem življenju:

»Dragi otroci, danes vas želim vse povabiti, da se odločite za raj« (25. oktober 1987). »Bog me pošilja, vam ti pomagam in vas popeljem v nebesa, kar je vaš cilj« (25. 9. 1994). "Želim iz vas narediti lep šopek pripravljen za večnost" (25. julij 1995). »Brez Njega ni ne prihodnosti ne veselja, predvsem pa ni večne odrešitve« (25. 4. 1997). »Izberite svetost, otročiči, in pomislite na nebesa« (25. 5. 2006). »V tvojem srcu se bo rodila želja po nebesih. Radost bo kraljevala v tvojem srcu« (25. 8. 2006). »Tako ste slepi in navezani na zemeljske stvari in mislite na zemeljsko življenje. Bog me je poslal, da vas vodim v večno življenje« (25. 10. 2006). »Ne pozabite, da ste popotniki na poti v večnost« (25. 11. 2006). »Ne pozabite, da ste minljivi kot cvet na polju« (25. 1. 2007). »Ne pozabite, da ste na tej zemlji minljivi« (25. 12. 2007). »Vse je minljivo, otroci, samo Bog je neminljiv« (25. 3. 2008). »Želim, otročiči, da vsak od vas vzljubi večno življenje, ki je vaša prihodnost« (25. 1. 2009)

Potrebna so pojasnila

27. Celota sporočil ima veliko vrednost in z različnimi besedami izraža trajne nauke evangelija. Manjše število sporočil odstopa od teh zelo pozitivnih in poučnih vsebin in jim celo nasprotuje. Treba je paziti, da teh nekaj zmedenih elementov ne zasenči lepote celote.

Da bi se izognili ogrožanju tega medžugorskega zaklada je treba razjasniti nekatere možne zmede, ki lahko privedejo do tega, da manjše skupine izkrivljajo dragocen predlog te duhovne izkušnje, še posebej, če se sporočila berejo delno.

To nas pripelje do točke, ko se spomnimo še enega odločilnega načela: ko je delovanje Svetega Duha prepoznano sredi duhovne izkušnje, to ne pomeni, da je vse, kar pripada tej izkušnji, brez kakršne koli nenatančnosti, nepopolnosti ali možnega. Zmedenost. Ponovno se velja spomniti, da se ti pojavi »včasih zdijo povezani z zmedenimi človeškimi izkušnjami, z nenatančnimi izrazi s teološkega vidika ali z interesi, ki niso povsem legitimni« (Norme, št. 14). To ne izključuje možnosti neke vrste napake »naravnega reda, ki ni nastala zaradi zle namere, ampak zaradi subjektivnega dojemanja pojava« (ibid., čl. 15,2°).

Verniki morajo biti previdni in preudarni pri interpretaciji in širjenju domnevnih sporočil. Da bi zagotovili usmeritev, zdaj opozarjamo na nekatera sporočila, ki jih je treba obravnavati s posebno pozornostjo, čeprav jih je veliko mogoče ustrezno razumeti v luči celotnega sporočila.

Očitki in grožnje

28. V nekaterih primerih se zdi, kot da Gospa kaže nekaj razdraženosti, ker nekatera njena navodila niso bila upoštevana; tako opozarja na grozeče znake in možnost, da se ne pojavi več, čeprav se kasnejša sporočila nadaljujejo brez prekinitev:

»Zadnjič sem prišla, da pokličem svet k spreobrnjenju. V prihodnosti se ne bom več pojavila na zemlji. To so moja zadnja prikazovanja« (2. maj 1982).

»Pohitite s spreobrnjenjem. Ko se pojavi obljubljeno znamenje na hribu, bo prepozno« (2. 9. 1982).

»Danes vas zadnjič kličem. Zdaj je postni čas in vi kot župnija v postnem času se lahko odzovete zaradi ljubezni do mojega klica. Če ne, vam ne želim pošiljati sporočil« (21. 2. 1985).

Ta sporočila je treba sprejeti le kot povabilo, da spreobrnjenja ne odlašamo pri tem pa se spomnimo, kar pravi sveti Pavel: »Zdaj je čas milosti, zdaj je čas odrešenja« (2 Kor 6,2).

Pravzaprav eno od sporočil daje pravo luč za pravilno razlago tistih, ki smo jih citirali:

»Tisti, ki napovedujejo katastrofe, so lažni preroki. Pravijo: 'Tistega leta, tistega dne bo nesreča'. Vedno sem rekla, da bo prišla kazen, če se svet ne spreobrne. Zato vse pozivam k spreobrnjenju. Vse je odvisno od vašega spreobrnjenja« (15. 12. 1983).

Sporočila župniji

29. Obstajajo tudi drugi izrazi, ki bi jih lahko napačno razlagali, kot se dogaja v sporočilih župnijam. Zdi se, kot da bi v njih Gospa želela nadzor nad podrobnostmi duhovnega in pastoralnega potovanja – zahtevami postnih dni ali navodili o posebnih obveznostih za različne bogoslužne čase – in tako daje vtis, da se želi postaviti na mesto redovnike župnijske upravitelje. Včasih je posledica, kot vidimo v naslednjih sporočilih, »posebne skrbi«, ki jo Gospa želi izvajati nad župnijo, vse do očitanja, da se ne upoštevajo njena pastoralna navodila:

»Dragi otroci! To župnijo sem si izbral na poseben način in jo želim voditi. To ohranjam v ljubezni in želim, da ste vsi moji. Hvala za odgovor nocoj. Želim, da bi bil vedno čim več z mano in mojim Sinom. Vsak četrtek vam bom dala posebno sporočilo« (1. marec 1984).

»Dragi otroci! Jutri zvečer (na binkoštni praznik) molite za Duha resnice. Zlasti vi iz župnije, ker potrebujete Duha resnice, da lahko posredujete sporočila takšna, kakršna so, ne da bi jim kaj dodajali ali odvzemali, kot sem rekla« (9. 6. 1984).

»Dragi otroci! V teh (adventnih) dneh vas vabim k družinski molitvi. V imenu Boga sem večkrat dajala sporočila, a me niste poslušali. Ta božič bo za vas nepozaben le, če boste sprejeli sporočila, ki vam jih pošiljam« (6. 12. 1984).

»Dragi otroci! Želim vam pošiljati sporočila in zato vas danes vabim, da doživite in sprejmete moja sporočila. Dragi otroci, rada vas imam in na poseben način sem si izbrala to župnijo, ki mi je ljubša od drugih, kjer sem z veseljem ostala, ko me je Vsemogočni poslal. Zato vas vabim: sprejmite me, dragi otroci, da bo tudi vam dobro. Poslušajte moja sporočila!« (21. marec 1985).

»Danes je dan, ko sem vam želela nehati pošiljati sporočila, ker me posamezniki niso sprejeli. Župnija se je preselila in želim vam dati sporočila, kot jih še nikoli [nikjer] v zgodovini, od začetka sveta« (4. april 1985).

Takšni ponavljajoči se opomini, namenjeni župljanom, so razumljiv izraz močne ljubezni domnevnih vidcev do njihove župnijske skupnosti. Vendar pa sporočila Marije ne morejo prevzeti rednega mesta župnika, pastoralnega sveta in sinodalne dejavnosti skupnosti pri odločitvah, ki so podvržene skupnemu razločevanju, po katerem župnija raste v preudarnosti, bratskem poslušanju, spoštovanju drugih in v dialogu.

Nenehno vztrajanje pri poslušanju sporočil.

30. Poleg pogostih spodbud vernikom v župniji se na splošno zdi, da Gospa spodbuja tako vztrajno poslušanje njenih sporočil, da včasih bolj kot vsebina samih sporočil izstopa ta klic: »Dragi otroci! Ne zavedate se sporočil, ki vam jih Bog pošilja po meni. On vam daje velike milosti, vi pa ne razumete« (8. 11. 1984). "Ne zavedate se vsakega sporočila, ki vam ga dam" (15. november 1984). To tvega ustvarjanje odvisnosti in pretiranih pričakovanj med verniki, kar bi na koncu zasenčilo osrednji pomen razodete Besede.

Vztrajnost se pojavlja ves čas. Na primer: "Live My Messages" (18. junij 2010). »Živite moja sporočila« (25. 6. 2010). »Živite ta sporočila, ki vam jih dajem, da vam lahko dam nova sporočila« (27. maj 2011). »Sledite mojim sporočilom […] obnovite moja sporočila« (17. junij 2011). "Sprejmite moja sporočila in živite moja sporočila" (24. junij 2011).

V nekaterih sporočilih, kot je naslednje, vztrajanje postane nujno: »Dragi otroci, tudi danes vas Mati veselo kliče: bodite moji nosilci, nosilci mojih sporočil v tem utrujenem svetu. Živite moja sporočila, sprejmite jih odgovorno. Dragi otroci, molite z menoj za moje načrte, ki jih želim uresničiti« (30. 12. 2011).

Ta opomin, ki se pogosto ponavlja verjetno izhaja iz ljubezni in velikodušne gorečnosti domnevnih vidcev, ki so se v dobri veri bali, da bodo Materini pozivi k spreobrnjenju in miru prezrti. Ta vztrajnost postane še bolj problematična, ko se sporočila nanašajo na prošnje, za katere je malo verjetno, da so nadnaravnega izvora, na primer ko Gospa daje ukaze o datumih, krajih, praktičnih stvareh in sprejema odločitve o običajnih zadevah. Čeprav tovrstna sporočila v Medžugorju niso pogosta jih najdemo nekaj, ki jih je mogoče pojasniti le na podlagi osebnih želja domnevnih vidcev. Naslednje sporočilo je jasen primer takih zavajajočih sporočil:

"5. Avgusta praznujemo drugo tisočletnico mojega rojstva […]. Prosim, da se tri dni intenzivno pripravljate […]. Te dni ne delajte« (1. avgust 1984).

Razumno je, da verniki po preudarnosti in zdravi pameti teh podrobnosti ne jemljejo resno in se nanje ne ozirajo. Vedno si je treba zapomniti, da se v tem, kot tudi v drugih duhovnih izkušnjah in domnevnih nadnaravnih pojavih pozitivni in poučni elementi mešajo z elementi, ki bi jih bilo treba prezreti, vendar to ne bi smelo voditi k podcenjevanju bogastva in dobrote Medžugorja kot celote. .

Gospa svojim sporočilom daje pravo vrednost

31. Dejstvo je, da Gospa sama zahteva, da se njena sporočila relativizirajo. Dejansko jasno potrjuje, čemur moramo prisluhniti: evangelij. Gospa pogosto zahteva poslušanje njenih sporočil, a jih hkrati podreja neprimerljivi vrednosti razodete Besede v Svetem pismu. Naslednja opozorila so glede tega zelo ostra in postanejo osrednje merilo odnosa do sporočil:

»Ne iščite izjemnih stvari, raje vzemite evangelij, ga preberite in vse vam bo jasno« (12. 11. 1982).

»Zakaj postavljaš toliko vprašanj? Vsi odgovori so v evangeliju« (19. 9. 1981).

"Ne verjemite lažnivim glasovom, ki vam govorijo o lažnih stvareh, lažnem sijaju. Vi, otroci moji, vrnite se k Svetemu pismu!" (2. februar 2018).

32. Povabilo Marije k branju Svetega pisma je ena najpogosteje ponavljajočih se prošenj:

»Dragi otroci! Danes vas vabim, da vsak dan na svojih domovih berete Sveto pismo: naj bo na vidnem mestu, da vas vedno spodbuja k branju in molitvi« (18. oktober 1984). »Postavite, otročiči, Sveto pismo na vidno mesto v svoji družini in berite in živite« (25. 8. 1996). »Postavite Sveto pismo na vidno mesto v svoji družini, berite ga, razmišljajte o njem in se učite, kako Bog ljubi svoje ljudstvo« (25. 1. 1999). »Vabim vas, da v svojih družinah obnovite molitev z branjem Svetega pisma« (25. 9. 1999). »Ne pozabite, otroci, brati Svetega pisma. Postavite ga na vidno mesto in s svojim življenjem pričajte, da verujete in živite Božjo besedo« (25. 1. 2006). »Berite, premišljujte Sveto pismo in naj bodo besede, zapisane v njem, vaše življenje« (25. 2. 2012). »Postavite Sveto pismo na vidno mesto v svojih družinah in ga berite« (25. 1. 2014). »Otroci moji, berite evangelij. Vedno je nekaj novega, to je tisto, kar te veže na mojega Sina, ki se je rodil, da bi prinesel besede življenja vsem mojim otrokom« (2. november 2019).

33. Po drugi strani pa Gospa sama potrjuje, da je pričevanje kristjanov bolj kot sporočilo prava luč za svet:

"Želim, da ste zaposleni z doživljanjem in prenašanjem sporočil. Predvsem, dragi otroci, želim, da bi vsi bili Jezusov odsev, ki bo razsvetljeval ta neverni svet, ki hodi v temi. Želim, da bi bili vsi luč vsem in da bi pričevali v luči« (5. 6. 1986).

34. Zato je treba priznati, da so sporočila, za katera Gospa nenehno prosi, naj se jim prisluhne, nenazadnje njeni vztrajni pozivi k spreobrnjenju, vrnitvi h Kristusu, premišljevanju njegove Besede, molitvi in ​​iskanju miru. Nič od tega nas ne oddaljuje od evangelija ali od njega odvrača. Zato so tisti, ki so preveč osredotočeni na izjemne stvari in na domnevna sporočila Gospe in ne vlagajo svojega časa in energije v molitev z Božjo besedo, v čaščenje Kristusa, v služenje svojim bratom in v gradnjo miru povsod ni zvest pravemu duhu Međugorja.

Marijino »samopovzdigovanje«

35. Določen problem predstavljajo tudi sporočila, ki Mariji pripisujejo izraza »moj načrt« ali »moj projekt«: »Vsak izmed vas je pomemben v mojem načrtu odrešenja« (25. 5. 1993). »Otroci, ne pozabite, da ste pomembni v mojem načrtu za rešitev človeštva« (25. junij 2022). »Vabim vas k molitvi [...] za moje načrte« (1. oktober 2004). »Tudi nocoj vas vabim k molitvi za moje načrte [...] in moje projekte« (2. 9. 2005).

Ti izrazi so lahko zavajajoči. Pravzaprav je vse, kar Marija počne, vedno v službi Gospodovega načrta in njegovega božanskega načrta odrešenja. Marija nima svojega načrta za svet in za Cerkev. Posledično je ta sporočila mogoče razlagati samo v tem smislu: Gospa popolnoma prevzema Božje načrte, kolikor jih izraža kot svoje.

36. V tej smeri prosimo za posebno pozornost glede morebitne neustrezne rabe besede »srednik« v zvezi z Marijo. Čeprav je res, da sporočilo kot celota kaže, kako se vse pripisuje Jezusu Kristusu, medtem ko Marija sodeluje s svojo materinsko priprošnjo, se pojavljajo nekateri izrazi, ki se ne zdijo v skladu s to celoto: »Jaz sem posrednik med vami in Bogom" (17. julij 1986). »Želim biti vez med vami in nebeškim Očetom, vaš posrednik« (18. 3. 2012).

Če bi ga uporabljali na ta način, bi izraz »srednica« vodil k zmotnemu pripisovanju Mariji mesta, ki pripada samo in izključno Božjemu Sinu, ki je postal človek. To bi bilo v nasprotju s tem, kar trdi Sveto pismo, ko pravi, da je samo en »srednik med Bogom in ljudmi, človek – Kristus Jezus, ki je dal samega sebe v odkupnino za vse« (1 Tim 2,5-6). Po drugi strani pa ta domnevna sporočila ne izražajo dobro, kot je pojasnil sveti Janez Pavel II., da je Marijino sodelovanje »priprošnja, podrejena« Kristusovemu (prim. Redemptoris Mater 39), tako da »nobeden ne vzame ne prispeva k dostojanstvu in učinkovitosti Kristusa, edinega posrednika« (Lumen gentium 62).

Kljub temu je v istem sporočilu z dne 18. marca 2012 jasno razvidno, da to posredovanje ne zasenči edinstvenega Kristusovega posredovanja: je le »materinska priprošnja« za nas: »Dragi otroci! Prihajam med vas, ker želim biti vaša mati, vaša priprošnjica«.

Z nami h Kristusu

37. Treba je spomniti, da ima celota sporočil močan teocentrični in kristološki poudarek. Nekatera sporočila v tem smislu ponujajo pomoč, saj izpostavljajo Marijino materinsko priprošnjo kot ključ do njene specifične in vedno podrejene vloge. Še posebej jasna so naslednja sporočila v katerih Marija pokaže, da niti ne more niti noče nadomestiti Jezusa Kristusa:

»Neposredno ne razpolagam z božjimi milostmi, ampak prejemam od Boga vse, kar si želim po svoji molitvi« (31. 8. 1982).

»Molite in v molitvi srečajte mojega Sina, da vam da moč, da vam da milost« (23. 6. 2017)

»Odloči se za Jezusa, odloči se in pojdi z njim v prihodnost [...]. Vse vas želim voditi k svojemu Sinu [...]. Odločite se zanj, postavite ga na prvo mesto v svojem življenju« (22. 6. 2012).

»Živeti po svojih sporočilih vas želim pripeljati k svojemu Sinu. Vsa ta leta, v katerih sem skupaj z vami, je moj prst uperjen proti mojemu Sinu, proti Jezusu, ker vas želim vse pripeljati k njemu« (28. december 2012).

Naslednje sporočilo lahko štejemo za povzetek evangelijskega predloga po Medžugorju:

»Želim vas čim bolj približati Jezusu in njegovemu ranjenemu srcu, da bi razumeli neizmerno ljubezen, ki je bila dana vsakemu izmed vas. Zato, dragi otroci, molite, da bi iz vaših src pritekel izvir ljubezni k vsakemu človeku in k tistemu, ki vas sovraži in zaničuje; tako boste z Jezusovo ljubeznijo lahko premagali vso bedo v tem žalostnem svetu, ki je brez upanja za tiste, ki Jezusa ne poznajo« (25. 11. 1991).

Zato je pomembno biti pozoren na to, kaj nas celota dogodkov v Medžugorju spominja na evangeljske nauke, pri čemer se ne osredotočamo na podrobnosti, temveč na velike spodbude, ki se pojavljajo v Gospejinih sporočilih. V njihovi luči je treba nekatera manj pomembna ali manj jasna besedila prebrati preudarno.

Ugotovitve

38. Z nihil obstatom duhovnega dogodka so verniki »pooblaščeni, da ga spoštujejo na preudaren način« (Norme, člen 22, § 1: prim. Benedikt XVI., Verbum Domini 14). Čeprav to ne pomeni izjave o nadnaravnem značaju zadevnega pojava (prim. Norme, člen 22, §2) in opomin, da verniki niso dolžni verjeti vanj, nihil obstat nakazuje, da lahko slednji prejmejo pozitivno spodbudo za njihovo krščansko življenje s tem duhovnim predlogom in omogoča javno bogoslužje. Takšna odločitev je mogoča, če bi se sredi duhovne izkušnje zabeležili številni pozitivni sadovi, ne da bi se med božjim ljudstvom širili negativni ali tvegani učinki.

Ocenjevanje obilnih in razširjenih sadov, ki so tako lepi in pozitivni, ne pomeni razglasitve domnevnih nadnaravnih dogodkov za verodostojne, temveč le poudarja, da »sredi« tega medžugorskega duhovnega fenomena Sveti Duh rodovitno deluje v dobrobit vernikov. Zato je poklican, da ceni in širi pastoralno vrednost tega duhovnega predloga (prim. Norme, št. 17).

Poleg tega pozitivna ocena večine medžugorskih sporočil kot poučnih besedil ne implicira izjave o neposrednem nadnaravnem izvoru. Zato je treba, ko se omenjajo »sporočila« Naše Gospe, vedno razumeti kot »domnevna sporočila«.

39. Elementi, zbrani v tej opombi, omogočajo ugotovitev, da so bili izpolnjeni pogoji za nadaljevanje odločitve nihil obstat. Mostarsko-duvanjski škof bo izdal ustrezen dekret. Apostolski vizitator s posebno vlogo za župnijo Medžugorje, ki bo še naprej opravljal naloge, ki so mu zaupane, bo moral preveriti, ali vsaka publikacija, ki zbira sporočila, vsebuje to opombo kot uvod. Nato bo sam ločil morebitna prihodnja sporočila ali pretekla sporočila, ki še niso bila objavljena in bo moral odobriti njihovo morebitno objavo glede na zgoraj navedena pojasnila. Prav tako bo sprejel ukrepe, ki se mu bodo zdeli potrebni, in bo izvajal pastoralno razločevanje glede na nove situacije, ki bi se lahko pojavile, in o tem obvestil ta dikasterij.

40. Čeprav lahko obstajajo različna mnenja o pristnosti nekaterih dejstev ali o nekaterih vidikih te duhovne izkušnje, so cerkvene oblasti v krajih, kjer je taka izkušnja prisotna, poklicane, da cenijo »pastoralno vrednost« in spodbujajo »širjenje tega duhovnega predloga« (Norme, št. 17). Razumno presoja dogajanje na lastnem ozemlju, v vsakem primeru ostaja pristojnost vsakega »škofijskega« škofa, da o tem odloča, nespremenjena (prim. Norme, 7. čl., §3). Čeprav so pozitivni sadovi tega duhovnega pojava zelo razširjeni po vsem svetu, to ne zanika, da morda obstajajo skupine ali osebe, ki z neustrezno uporabo tega duhovnega pojava ravnajo napačno. Škofijski škofje imajo vsak v svoji škofiji svobodo in oblast, da sprejemajo preudarne odločitve, ki se jim zdijo potrebne za dobro Božjega ljudstva.

41. V vsakem primeru naj se ljudje, ki gredo v Medžugorje, močno osredotočijo na sprejemanje, da ne hodijo na romanje, da bi srečali domnevne vidce, ampak da bi srečali Marijo, Kraljico miru in – zvesto ljubezni, ki jo čuti do svojega Sina – da bi srečali Kristusa in mu prisluhnili v premišljevanju Besede, z udeležbo pri evharistiji in evharističnem češčenju, tako kot se to dogaja v številnih svetiščih po svetu, kjer je Blažena Devica Marija počaščena z različnimi naslovi.

42. Preberimo zadnje sporočilo, ki povzema dragocen kristocentrični pomen medžugorskega predloga in kaže njegov najbolj pristen duh:

»Dragi otroci, moje besede so preproste [...]. Kličem vas k svojemu Sinu. Samo On lahko spremeni obup in trpljenje v mir in veselje. Samo on lahko da upanje v najglobljih bolečinah. Moj Sin je življenje sveta. Bolje kot ga boste spoznali, bližje kot se mu boste približali, bolj ga boste ljubili, kajti moj Sin je Ljubezen. Ljubezen spremeni vse, polepša tudi tisto, kar se ti brez ljubezni zdi nepomembno« (2. 9. 2018).

Kraljica miru, moli, da bi tisti, ki prostovoljno sprejmejo medžugorski duhovni predlog, živeli vedno bolj združeni z Jezusom Kristusom in da bi v njem našli resnični mir srca.

Zaupamo vam ta naš svet, obremenjen s »tretjo svetovno vojno v kosih«. Kraljica miru, usliši prošnjo, ki prihaja iz src otrok, mladih, ubogih in vsake žene in moža dobre volje.

»Hvala ti, naša Mati! Gledajoč vate, ki si brez greha, lahko še naprej verjamemo in upamo, da ljubezen premaga sovraštvo, da resnica premaga laž, da odpuščanje premaga žalitev, da mir premaga vojno. Naj bo tako! ” (Frančišek, Molitev k Brezmadežni Mariji, 8. december 2022).

Vrhovni duhovnik Frančišek je v avdienci pri podpisanem prefektu skupaj s tajnikom doktrinarnega oddelka Dikasterija za nauk vere 28. avgusta 2024 odobril to obvestilo in naročil njegovo objavo.

Podano v Rimu, na sedežu Dikasterija za nauk vere, 19. septembra 2024.

Víctor Manuel Card. Fernandez

prefekt

Mosgr. Armando Matteo

Tajnik doktrinarnega oddelka

Ex Audientia Die 28.08.2024